Suis-je libre pour ma vocation ?

Conférence a 1’église Saint-Louis-des-Frangais, Rome,
pour le Jubilé des jeunes, le 1¢" aotit 2025,
Cardinal F. Bustillo.

INTRODUCTION

Le titre met en lumicre trois réalités fondamentales : le « je », qui renvoie a 1’identité
personnelle ; laliberté » : elle pourrait sembler évidente, mais notre liberté peut étre
conditionnée ou polluée ; la « vocation », c’est-a-dire notre appel unique, essentiel et
existentiel.

En tant qu’évéques, a I’occasion de la confirmation, nous avons le privilége de recevoir des
lettres de présentation et de motivation de la part d’adultes et de jeunes. Ces lettres sont
toujours une source de joie. Les adultes nous partagent leur parcours de vie, les jeunes leurs
aspirations. J’aime les lire et prendre le temps de mieux connaitre ceux qui s’apprétent a
recevoir ce sacrement.

Certaines lettres ont une forme amusante ou touchante. Se devine parfois la présence des
parents derriere les mots. Il arrive qu’un adolescent de 15 ans conclue sa lettre par une
formule trés protocolaire : « veuillez recevoir, Eminence, mes salutations respectueuses et
dévouées ». C’est tout a fait le langage des adolescents... D’autres, sans 1’influence
parentale, notamment les jeunes filles, terminent spontanément par un « bisou » ...

A travers ces lettres, ils parlent de leur vie, de leur famille, de leurs études, de leurs loisirs, de
leurs peines, de leurs réves; « Moi j’'aimerais étre footballeur professionnel », « moi
médecin », « moi avocat », « moi esthéticienne », « moi acteur » ...

Dans notre société, la vocation est souvent réduite a une activité, ou a une fonction sociale.
On I’identifie au « faire ». Or, la vocation touche d’abord 1’étre, 1’identité¢ profonde. I1 est
courant de définir une personne par sa profession : « il est avocat », « il est pizzaiolo », « il
est enseignant » ... Nous connaissons souvent les autres davantage par ce qu’ils font que par
ce qu’ils sont.

Le faire occupe une place importante dans notre maniére d’exister, mais il peut parfois
¢touffer 1I’€tre. La gestion des taches et des structures peut ¢loigner de la joie vocationnelle.
De méme, trop souvent [’urgent prend le pas sur I’important.

Dans le passage de la résurrection de Lazare (cf. Jn 11,1-44), le Seigneur nous adresse un
appel fort, a nous qui sommes en quéte de sens, en quéte d’une vocation : « toi, sors dehors ;
déliez-le ; laissez-le aller ». 1l s’agit d’un triple mouvement orienté vers la vie :

sortir des lieux de mort, de ses doutes, de ses peurs ; étre délié ;
retrouver la liberté, se libérer des conditionnements, des calculs ;
avancer, regarder vers I’avenir, dépasser I’immobilisme et les influences extérieures.




Notre vie est appelée a étre libre, sereine, féconde. La vocation baptismale n’est pas orientée
vers la production mais vers la fécondité. Et dans cette orientation il faut veiller sur la santé
et la joie. Si elles s’épuisent, le gotit de la vie s’affadit et la vocation s’étiole.

Je voudrais souligner avec vous trois aspects de la vocation humaine et spirituelle. D’abord
la vocation, elle-méme ; ensuite I’enjeu de la liberté et, enfin, la joie d’exister.

LA VOCATION

Chacun de nous porte une vocation. Elle peut se révéler tot ou plus tardivement mais elle est
toujours un appel puissant & donner un sens a notre propre vie.

La découverte de notre propre vocation est un chemin personnel nourri de questions, de réves,
de désirs et de peurs. Des personnes bienveillantes peuvent nous aider a mieux discerner et
mieux comprendre cet appel.

La vocation n’est jamais automatique. Elle exige du temps, de I’intelligence et la médiation
d’autrui. Certaines vocations apparaissent « douces » : se dévoilant peu a peu d’une maniere
sereine ; a ’opposé d’autres, que I’on pourrait appeler « musclées » ou, comme Saint Paul,
on tombe de cheval et on comprend trés vite I’action de Dieu en nous.

Si la vocation n’est pas automatique, elle est « organique » : elle suit le rythme de la vie.
Comme toute vie, elle a besoin de temps pour miirir et pour grandir.

Dans la Bible les vocations sont variées.

Certains appels sont radicaux ; la réponse de I’homme est immédiate : Ainsi Jésus et ses
disciples : « Venez derriere moi, je vous ferai des pécheurs d’hommes » (Mt 4,19) ; ou encore
Abraham : « Quitte ton pays, ta parenté et la maison de ton pére et va vers le pays que je te
montrerai » (Gn 12,1).

D’autres appels sont « diplomatiques ». Entre I’appel et la réponse il faut négocier un peu.
Par exemple Moise a qui le Seigneur demande de libérer le Peuple d’Israél : « Qui suis-je
pour aller trouver Pharaon, et pour faire sortir d’Egypte les fils d’Israél ? » (Ex 3,11) ;
« Pardon, mon Seigneur, mais moi, je n’ai jamais été doué pour la parole, ni d’hier ni
d’avant-hier, ni méme depuis que tu parles a ton serviteur ; j’ai la bouche lourde et la langue
pesante, moi ! » (Ex4 10); « Je t’en prie, mon Seigneur, envoie n’importe quel autre
emissaire » (Ex 4,13). Et le Seigneur le rassure : « Je suis avec toi » (Ex 3,12)

C’est aussi le cas du prophéte Jérémie. Quand le Seigneur 1’appelle, il répond : « 4h !
Seigneur mon Dieu ! Vois donc : je ne sais pas parler, je suis un enfant!» (Jr 1,6). Le
Seigneur le rassure : « Ne dis pas : “Je suis un enfant !” Tu iras vers tous ceux a qui je
t’enverrai ; tout ce que je t’ordonnerai, tu le diras (Jr 1,7)



Certains comme le prophéte Samuel sont appelés des 1’enfance. Offert au Seigneur par sa
mere Anne, il a grandi dans le Temple : « Quand [’enfant sera sevré, je ’emmenerai ; il sera
présenté au Seigneur, et il restera la pour toujours. » (1 Sam 1,22).

Jonas, lui, fuit I’appel de Dieu. Il tente d’échapper a sa vocation.

Certains sont appelés au cceur de leur travail, sans appartenir a une élite spirituelle, tel le
prophete Amos :« Je n’étais pas prophete ni fils de prophete ; j’'étais bouvier, et je soignais
les sycomores » (Am 7,14).

D’autres encore, comme Jean-Baptiste, sont préparés des le sein maternel.

Cette diversité se retrouve dans le college des Apotres. Qui pouvait appeler ensemble Simon
(un nationaliste) et Matthieu (un collecteur d’impo6ts) ? Pierre, un impulsif, et Jean, un
réfléchi ? Seul ’appel de Jésus les unit.

Et nous ? Nous ressemblons a ces figures bibliques : parfois disponibles, parfois résistants,
craintifs..., ou encore enthousiastes.

La vocation n’est pas une fonction. Dans cette sublime église romaine, Caravage nous en a
laissé une illustration artistique unique et saisissante : Matthieu, collecteur d’imp0ts est assis
a son bureau. Jésus passe dans sa vie professionnelle et ’appelle : « Suis-moi. 1l se leva et le
suivit » (Mt 9,9). Ni explication ni négociation. Une parole d’autorité et une réponse
confiante.

Aujourd’hui, en France, les vocations spécifiques semblent rares, comme nous le rappellent
les médias. Pourtant, je suis convaincu que notre société et notre Eglise sont porteuses de
vocations. Comme la lave sous le volcan, elles ne sont pas visibles, mais elles se forment dans
le secret des cceurs.

Notre Occident peu chrétien lance d’innombrables défis aux jeunes cherchant un sens a leur
vie. Malgré 1’abondance de biens, de savoirs, de pouvoir et d’activités, le monde
contemporain ne parvient pas a combler leur soif intérieure.

La quéte de vérité les pousse a aller loin et, souvent, par des voies exotiques, pour trouver le
bonheur. Etrangement, ils le recherchent en dehors des terrains classiques de I’Eglise. Si les
monastéres suscitent encore un certain attrait, le reste de la vie ecclésiale semble moins les
interpeller. Il n’est pas rare qu’ils plongent dans des expériences chamaniques, ésotériques,
semi magiques et pseudo mystiques. Ces quétes sont une belle provocation pour I’Eglise.

De nombreux jeunes font preuve d’un altruisme remarquable. Beaucoup s’engagent dans des
expériences de bénévolat a I’étranger, avec d’autres, dans un contexte de vie plus simple. Ou
assoiffés d’absolu, ils cherchent a se dépasser par des exploits sportifs, affrontant leurs limites
pour vivre quelque chose d’unique, d’excitant. Les sports de I’extréme en sont un exemple. I1
existe un réel désir d’authenticité.

Les jeunes aujourd’hui font des études, sont diplomés, connaissent le monde, sont saturés
d’expériences affectives et professionnelles mais leur vie n’est pas comblée. Ils ne trouvent
pas la paix ni ne sont pleinement heureux.

Issue de parents eux-mémes ¢loignés de la vie religieuse, cette génération ignore I’Eglise mais
ne la méprise pas pour autant. Elle la sait fragile et pauvre. Ces jeunes nous surprendront.

3



Il est essentiel qu’ils puissent rencontrer des témoins, des personnes d’autorité, qui par leur
conviction, leur sainteté et leur style de vie, pourront les guider sur la voie de la paix et de la
joie.

LA LIBERTE

Sans liberté, il ne peut y avoir de vocation véritable. Or, notre liberté peut étre conditionnée
par des influences extérieures (besoin de réussir, golit de I’apparence...) ou des propensions
intérieures (besoin de reconnaissance, d’étre rassurg, esprit de calcul, peurs...). Elle doit aussi
s’articuler avec celle des autres. Nous ne devons pas vivre enfermés dans des prisons
intérieures.

Rigidités et radicalismes sont trés présents dans notre société. Dans les milieux politiques et
religieux, les fondamentalismes et les intransigeances se manifestent et nous inquictent. La
radicalité idéologique gagne du terrain. La société moderne y tend presque naturellement :
des manieres de vivre proches du fanatisme s’y implantent, prennent de 1’ampleur, comme
une réaction passionnelle a la mollesse affective et au manque d’idéal de notre époque. De
tels comportements sociaux ne sont pas ajustes.

Les jeunes qui frappent a la porte de I’Eglise arrivent avec leur bagage culturel et affectif. Au
XXI° siecle 1l est devenu rare de voir un jeune €équilibré souhaiter entrer dans la vie de I’Eglise
par sécurité : pour s’installer, trouver un lit et avoir la nourriture assurée, rencontrer des
personnes avec lesquelles passer le temps, vivre un rythme de priére et bénéficier des activités
pour s’occuper.

Beaucoup sont habités par une soif d’absolu et, assez naturellement, vont vouloir se donner
pleinement. IIs fuient la médiocrité d’un monde fade pour trouver le sel de I’Evangile. Est-ce
que nous écoutons leur soif ?

Il est heureux de constater une réelle recherche d‘idéal. Aller a la racine d’une intuition
spirituelle est un signe encourageant et sain. Car, sans idéal fort, mobilisateur, stimulant le
présent et I’avenir, la vie risque de se laisser emporter par le courant : facilité, peur, ou paresse.
Certes, dans notre société marquée par les extrémes, le discernement est plus que jamais
nécessaire. Le désir de radicalité, lorsqu’il n’est pas éclairé, peut glisser vers une forme de
rigidité. Il arrive que la prise de conscience du riche patrimoine spirituel de 1’Eglise — parfois
peu mis en valeur ni vécu — suscite des réactions passionnées. Ainsi, une quéte sinceére de
profondeur, motivée par le besoin de sortir d’une une vie spirituelle plate et trop tranquille,
peut malheureusement engendrer des frustrations. Si elles ne sont pas accompagnées, celles-
ci risquent de se transformer en attitudes rigides. Or, la rigidité est préoccupante : elle peut
dériver et devenir sectaire. A la racine de la rigidité il y a toujours une souffrance.

Or, il est difficile de confesser qu’on a choisi la rigidité. Ce choix signifie adopter une
idéologie et, nous le savons, I’idéologie est sans cceur. Les personnes parleront plutét de
fidélité, d’authenticité, d’absolu... Dans la séquence de la messe de Pentecdte, nous trouvons
cette sublime priere demandant a I’Esprit Saint: Flecte quod est rigidum, c’est-a-dire,
« assouplis ce qui est rigide ».



Certainement, ces réactions de rigidité ne sont pas a négliger. Il serait facile de qualifier ces
jeunes de « cathares » ou « puristes » et nous les mépriserions en restant droits dans nos
bottes. Certes, leurs réactions ne sont pas ajustées mais elles nous provoquent sur notre propre
style de vie.

Il n’est pas rare de constater, avec une certaine tendresse, que des jeunes vont choisir le style
de vie le plus radical. Ils visent la discipline la plus exigeante, serait-ce parfois pour prouver
leur force intérieure ? « Je suis entré chez eux ou chez elles parce qu’ils sont vraiment top !
Ils ne rigolent pas, ils sont vrais ! ». Dans leur choix, intervient aussi le style : un habit pauvre,
les pieds nus, un voile ou la téte rasée, la barbe, I’absence d’argent, I’audace missionnaire,
bref, il faut un look radical pour accompagner un choix radical. Ces choix attestent qu’ils ne
veulent pas mener des vies banales et cela est trés noble.

S’ils réagissent ainsi c’est, peut-étre, parce qu’ils ont trouvé dans la vie « classique » le
contraire de leur quéte. Recherchant la radicalité ils ont trouvé la banalité : des vies bien
confortables ou il ne manque rien, ou tout est programmé, organisé€. Ils ont rencontré des
religieux aimables mais peu enclins a se laisser bousculer.

La vocation n’est pas un sprint, mais un marathon. Elle nécessite de la durée, de la
persévérance. Il ne faut pas enterrer les réves des jeunes « Joseph » qui arrivent dans nos
communauteés (Cf. Gn 37,19). ils sont porteurs de fraicheur et de force, nos ainés d’expérience
et de patience. Certains récits bibliques nous rappellent que Dieu agit souvent de maniere
inattendue, en ceuvrant par des voies nouvelles. Aujourd’hui encore, afin de nous libérer de
nos rigidités, le Seigneur peut se manifester par I’intermédiaire de personnes que nous
considérons comme « opposées a notre camp » — a I’image du prophéte paien Balaam (cf.
Nb 24,2-3) ou de Gamaliel (cf. Ac 5,34). Ce dernier exhorta ses pairs a faire preuve de
prudence, a éviter toute forme de rigidité idéologique, de peur de se trouver en guerre contre
Dieu (Cf. Ac 5,39).

Une vocation doit étre libre de toute rigidité et de toute idéologie. Elle doit étre completement
libre pour accueillir I’amour et transmettre 1’amour du Seigneur. Un coeur enchainé ou agité
ne peut aimer pleinement ni se donner, car il n’est pas libre.

LA JOIE D’EXISTER

Une vocation est un appel a aimer et a se donner. On ne choisit pas Dieu pour profiter de la
vie mais pour donner la vie.
Toute vocation doit réveiller la joie de croire et I’audace de la foi.

La voie de la créativité spirituelle s’ouvre lorsque, face aux difficultés, on se laisse guider par
le souffle de I’Esprit. Les personnes « sensées » verront les autres comme des « poetes »,
moins réalistes. Face aux difficultés de la vie spirituelle il est vital de se nourrir de I’Esprit de
la résurrection. « Je suis venu pour que les hommes aient la vie et la vie en abondance (Jn
10,10). Les esprits créatifs suivent le mouvement de la vie. Notre tradition spirituelle enseigne
que, la ou nous voyons des impasses, Dieu ouvre des passages. Devant la Mer Rouge le peuple



voit la mer s’ouvrir (Cf. Ex 14,21-22). Jésus dit & Lazare : « Sors dehors ». La peur de la mort
ne doit pas paralyser. La foi ouvre a des vies nouvelles. Dans la vallée des ossements
desséchés, le vent de 1’Esprit est porteur de vie (Cf. Ez 37,5). Dans le combat pour la vie de
I’enfant abandonné au bord du chemin, le Seigneur passe avec sa puissance de vie (Cf. Ez
16,6).

Le monde a soif. Les vocations répondent a cette soif de joie et de bonheur. Nous ne vivons
pas dans un conte du genre Alice au pays des merveilles, mais notre vocation chrétienne nous
pousse a donner le meilleur de nous-mémes dans la vie sacerdotale, religieuse, monastique,
ou familiale.

Dans un temps comme le notre ou la pauvreté de I’Eglise est si visible, réver est capital. Ce
n’est pas fuir la dure réalité, mais réveiller la créativité et 1’audace. Lors d’une mission
franciscaine a Lyon, nous avons trouvé un graffiti provocateur : « réve ou créve ». Ce cri est
une interpellation salutaire. ..

Notre Eglise ne réve pas — ou pas assez. Avons-nous un ceeur et un esprit vieux ? Quand cette
question est posée, les réactions sont souvent défensives : « Faut-il inventer pour inventer ?
Faut-il favoriser des comportements fantaisistes ? Instaurer un régime boheme dans
[’Eglise ? Privilégier le n’importe quoi ? » Quasiment, on oppose créativite¢ et fidélite,
responsabilité et audace, imagination et profondeur.

L’Eglise porte un patrimoine 1i¢ a des hommes et des femmes qui ont révé et fait réver. Dans
I’architecture, les cathédrales, les ceuvres d’art, la musique sacrée, le chant grégorien, la
culture, les missions, s’exprime la sublime fécondité créatrice de 1’Eglise, inscrite dans
I’histoire.

Dans le discours sur la montagne, Jésus ouvre une nouvelle perspective pour 1’humanité. 1l
commence par les Béatitudes et poursuit : « vous avez entendu ... eh bien! Moi je vous
dis ... ». Par son «je vous dis », Il apporte la nouveauté a I’humanité. Loin d’un projet
politique, il passe d’une vision de la vie a une autre. Jésus veut renouveler I’homme fatigué
par la routine et I’ennui en lui ouvrant une vie nouvelle, différente, passionnante, pleine
d’espérance. Sainte Thérése d’Avila disait au moment de sa conversion : «J’avais [’ame
fatiguée, elle est devenue passionnée. »

Quand Jésus dit : « Aimez-vous les uns les autres », « Aimez vos ennemis », « Ne jugez pas,
ne condamnez pas, donnez, soyez miséricordieux », il inaugure une maniere nouvelle d’étre
avec les autres. Les disciples du Christ renoncent a la vengeance et la violence pour emprunter
la voie de la bienveillance. Tous les saints au long de I’histoire, ont osé une vie différente,
authentique et évangélique.... Dans leur radicalité ils ont fait preuve d’audace. En passant par
la porte étroite, ils ouvrent une nouvelle perspective a de nombreux disciples. Les fondateurs,
en particulier, ont attiré par leur style de vie et leurs réformes. Voulaient-ils avoir des
photocopies a leur suite ? Certes pas, les saints incarnent clairement une vie pleinement



accomplie. La sainteté est ainsi une réponse aux existences fades. Elle réveille et mobilise les
aspirations intérieures, donnant saveur a des vies parfois trop ternes.

Notre vocation est d’aimer. Et pour aimer il faut se donner. Croire, ¢’est aimer et se donner.
D’ou la fécondité. La passion dans une mission, dans un réve, crée des personnes différentes,
habitées, appelantes. Matthieu est sorti de son bureau pour suivre Jésus. Il s’est levé, a tout
laissé et a commencé une nouvelle étape de sa vie : Jésus I’a fait bouger et sortir de lui-méme.
La force de Jésus a touché sa vie. Imaginez des consacrés fatigués, sans désir, sans réve. Ils
seront sans doute respectés, mais ne vivifieront pas la mission de I’Eglise.

Si nous aspirons a un ciel nouveau, une terre nouvelle et une Eglise renouvelée, nos
discernements doivent se projeter au-dela des évidences. Il est capital, pour les hommes et
pour I’Eglise, de sortir de nos zones de confort. La mission exige de 1’imagination. Notre
Meére Eglise, bien qu’agée, porte en elle une vitalité puissante. Nous avons hérité de structures
matérielles et organisationnelles issues du passé mais il ne faut pas que leur gestion, dans un
monde sécularisé, asphyxie le réve et la fraicheur d’une Eglise jeune, créative et imaginative.
Toute vocation est un appel a la vie. En recevant I’Esprit Saint pour sortir des cénacles qui
nous enferment, elle engendre des vies nouvelles.

Jésus nous a laiss€ sa joie pour que nous puissions la répandre dans le monde. Notre mission
ne se limite pas a une série d’actions. Nous ne sommes pas des « commerciaux du sacré ». Si
notre mission n’est pas animée par une ame ¢vangélique, elle sera une performance
professionnelle parmi tant d’autres. Le monde attend des témoins de 1’Evangile incarnant
I’amour du Seigneur et capables de dire aux autres : « fa vie est une joie, merci d’exister » !
Ou encore, « ton existence est une bénédiction » !

Notre vocation peut renouveler la vie d’autrui si elle s’inscrit dans une logique de bénédiction.
Sans naiveté et sans artifices, il nous faut répandre le mouvement de la bénédiction autour de
nous. Elle ne se réduit pas a un geste liturgique. Elle est projet de vie et de bonheur pour les
croyants comme pour les chercheurs de sens, dans un monde se réveillant de 1’hibernation
spirituelle.

Alors, découvrez votre vocation. Ecoutez 1’Esprit de Dieu et les guides qui peuvent vous
orienter. Ne cédez pas au messianisme naif. Libérez votre capacité d’aimer et apportez le sel
a notre terre. L’avenir vous appartient. Répondez a votre vocation pour donner une ame a
notre monde.



