
1 
 

Suis-je libre pour ma vocation ? 

Conférence à l’église Saint-Louis-des-Français, Rome, 

pour le Jubilé des jeunes, le 1er août 2025, 

Cardinal F. Bustillo. 

INTRODUCTION 

Le titre met en lumière trois réalités fondamentales : le « je », qui renvoie à l’identité 

personnelle ; la liberté » : elle pourrait sembler évidente, mais notre liberté peut être 

conditionnée ou polluée ; la « vocation », c’est-à-dire notre appel unique, essentiel et 

existentiel. 

En tant qu’évêques, à l’occasion de la confirmation, nous avons le privilège de recevoir des 

lettres de présentation et de motivation de la part d’adultes et de jeunes. Ces lettres sont 

toujours une source de joie. Les adultes nous partagent leur parcours de vie, les jeunes leurs 

aspirations. J’aime les lire et prendre le temps de mieux connaître ceux qui s’apprêtent à 

recevoir ce sacrement. 

Certaines lettres ont une forme amusante ou touchante. Se devine parfois la présence des 

parents derrière les mots. Il arrive qu’un adolescent de 15 ans conclue sa lettre par une 

formule très protocolaire : « veuillez recevoir, Eminence, mes salutations respectueuses et 

dévouées ». C’est tout à fait le langage des adolescents… D’autres, sans l’influence 

parentale, notamment les jeunes filles, terminent spontanément par un « bisou » … 

A travers ces lettres, ils parlent de leur vie, de leur famille, de leurs études, de leurs loisirs, de 

leurs peines, de leurs rêves ; « Moi j’aimerais être footballeur professionnel », « moi 

médecin », « moi avocat », « moi esthéticienne », « moi acteur » …  

Dans notre société, la vocation est souvent réduite à une activité, ou à une fonction sociale. 

On l’identifie au « faire ». Or, la vocation touche d’abord l’être, l’identité profonde. Il est 

courant de définir une personne par sa profession : « il est avocat », « il est pizzaiolo », « il 

est enseignant » … Nous connaissons souvent les autres davantage par ce qu’ils font que par 

ce qu’ils sont.  

Le faire occupe une place importante dans notre manière d’exister, mais il peut parfois 

étouffer l’être. La gestion des tâches et des structures peut éloigner de la joie vocationnelle. 

De même, trop souvent l’urgent prend le pas sur l’important.  

Dans le passage de la résurrection de Lazare (cf. Jn 11,1-44), le Seigneur nous adresse un 

appel fort, à nous qui sommes en quête de sens, en quête d’une vocation : « toi, sors dehors ; 

déliez-le ; laissez-le aller ». Il s’agit d’un triple mouvement orienté vers la vie : 

▪ sortir des lieux de mort, de ses doutes, de ses peurs ; être délié ; 

▪ retrouver la liberté, se libérer des conditionnements, des calculs ; 

▪ avancer, regarder vers l’avenir, dépasser l’immobilisme et les influences extérieures.  



2 
 

Notre vie est appelée à être libre, sereine, féconde. La vocation baptismale n’est pas orientée 

vers la production mais vers la fécondité. Et dans cette orientation il faut veiller sur la santé 

et la joie. Si elles s’épuisent, le goût de la vie s’affadit et la vocation s’étiole.  

Je voudrais souligner avec vous trois aspects de la vocation humaine et spirituelle. D’abord 

la vocation, elle-même ; ensuite l’enjeu de la liberté et, enfin, la joie d’exister. 

 

LA VOCATION 

Chacun de nous porte une vocation. Elle peut se révéler tôt ou plus tardivement mais elle est 

toujours un appel puissant à donner un sens à notre propre vie. 

La découverte de notre propre vocation est un chemin personnel nourri de questions, de rêves, 

de désirs et de peurs. Des personnes bienveillantes peuvent nous aider à mieux discerner et 

mieux comprendre cet appel. 

La vocation n’est jamais automatique. Elle exige du temps, de l’intelligence et la médiation 

d’autrui. Certaines vocations apparaissent « douces » :  se dévoilant peu à peu d’une manière 

sereine ; à l’opposé d’autres, que l’on pourrait appeler « musclées » où, comme Saint Paul, 

on tombe de cheval et on comprend très vite l’action de Dieu en nous. 

Si la vocation n’est pas automatique, elle est « organique » : elle suit le rythme de la vie. 

Comme toute vie, elle a besoin de temps pour mûrir et pour grandir. 

Dans la Bible les vocations sont variées.  

Certains appels sont radicaux ; la réponse de l’homme est immédiate : Ainsi Jésus et ses 

disciples : « Venez derrière moi, je vous ferai des pêcheurs d’hommes » (Mt 4,19) ; ou encore 

Abraham : « Quitte ton pays, ta parenté et la maison de ton père et va vers le pays que je te 

montrerai » (Gn 12,1). 

D’autres appels sont « diplomatiques ». Entre l’appel et la réponse il faut négocier un peu. 

Par exemple Moïse à qui le Seigneur demande de libérer le Peuple d’Israël : « Qui suis-je 

pour aller trouver Pharaon, et pour faire sortir d’Égypte les fils d’Israël ? » (Ex 3,11) ; 

« Pardon, mon Seigneur, mais moi, je n’ai jamais été doué pour la parole, ni d’hier ni 

d’avant-hier, ni même depuis que tu parles à ton serviteur ; j’ai la bouche lourde et la langue 

pesante, moi ! » (Ex4 10) ; « Je t’en prie, mon Seigneur, envoie n’importe quel autre 

émissaire » (Ex 4,13). Et le Seigneur le rassure : « Je suis avec toi » (Ex 3,12) 

C’est aussi le cas du prophète Jérémie. Quand le Seigneur l’appelle, il répond : « Ah ! 

Seigneur mon Dieu ! Vois donc : je ne sais pas parler, je suis un enfant ! » (Jr 1,6). Le 

Seigneur le rassure : « Ne dis pas : “Je suis un enfant !” Tu iras vers tous ceux à qui je 

t’enverrai ; tout ce que je t’ordonnerai, tu le diras (Jr 1,7) 



3 
 

Certains comme le prophète Samuel sont appelés dès l’enfance. Offert au Seigneur par sa 

mère Anne, il a grandi dans le Temple : « Quand l’enfant sera sevré, je l’emmènerai ; il sera 

présenté au Seigneur, et il restera là pour toujours. » (1 Sam 1,22). 

Jonas, lui, fuit l’appel de Dieu. Il tente d’échapper à sa vocation.  

Certains sont appelés au cœur de leur travail, sans appartenir à une élite spirituelle, tel le 

prophète Amos :« Je n’étais pas prophète ni fils de prophète ; j’étais bouvier, et je soignais 

les sycomores » (Am 7,14). 

D’autres encore, comme Jean-Baptiste, sont préparés dès le sein maternel. 

Cette diversité se retrouve dans le collège des Apôtres. Qui pouvait appeler ensemble Simon 

(un nationaliste) et Matthieu (un collecteur d’impôts) ? Pierre, un impulsif, et Jean, un 

réfléchi ? Seul l’appel de Jésus les unit. 

Et nous ? Nous ressemblons à ces figures bibliques : parfois disponibles, parfois résistants, 

craintifs…, ou encore enthousiastes.  

La vocation n’est pas une fonction. Dans cette sublime église romaine, Caravage nous en a 

laissé une illustration artistique unique et saisissante : Matthieu, collecteur d’impôts est assis 

à son bureau. Jésus passe dans sa vie professionnelle et l’appelle : « Suis-moi. Il se leva et le 

suivit » (Mt 9,9).  Ni explication ni négociation. Une parole d’autorité et une réponse 

confiante.  

Aujourd’hui, en France, les vocations spécifiques semblent rares, comme nous le rappellent 

les médias. Pourtant, je suis convaincu que notre société et notre Eglise sont porteuses de 

vocations. Comme la lave sous le volcan, elles ne sont pas visibles, mais elles se forment dans 

le secret des cœurs. 

Notre Occident peu chrétien lance d’innombrables défis aux jeunes cherchant un sens à leur 

vie. Malgré l’abondance de biens, de savoirs, de pouvoir et d’activités, le monde 

contemporain ne parvient pas à combler leur soif intérieure.  

La quête de vérité les pousse à aller loin et, souvent, par des voies exotiques, pour trouver le 

bonheur. Etrangement, ils le recherchent en dehors des terrains classiques de l’Eglise. Si les 

monastères suscitent encore un certain attrait, le reste de la vie ecclésiale semble moins les 

interpeller. Il n’est pas rare qu’ils plongent dans des expériences chamaniques, ésotériques, 

semi magiques et pseudo mystiques. Ces quêtes sont une belle provocation pour l’Eglise.  

De nombreux jeunes font preuve d’un altruisme remarquable. Beaucoup s’engagent dans des 

expériences de bénévolat à l’étranger, avec d’autres, dans un contexte de vie plus simple. Ou 

assoiffés d’absolu, ils cherchent à se dépasser par des exploits sportifs, affrontant leurs limites 

pour vivre quelque chose d’unique, d’excitant. Les sports de l’extrême en sont un exemple. Il 

existe un réel désir d’authenticité. 

Les jeunes aujourd’hui font des études, sont diplômés, connaissent le monde, sont saturés 

d’expériences affectives et professionnelles mais leur vie n’est pas comblée. Ils ne trouvent 

pas la paix ni ne sont pleinement heureux. 

Issue de parents eux-mêmes éloignés de la vie religieuse, cette génération ignore l’Eglise mais 

ne la méprise pas pour autant. Elle la sait fragile et pauvre. Ces jeunes nous surprendront.  



4 
 

Il est essentiel qu’ils puissent rencontrer des témoins, des personnes d’autorité, qui par leur 

conviction, leur sainteté et leur style de vie, pourront les guider sur la voie de la paix et de la 

joie.  

LA LIBERTE 

Sans liberté, il ne peut y avoir de vocation véritable. Or, notre liberté peut être conditionnée 

par des influences extérieures (besoin de réussir, goût de l’apparence…) ou des propensions 

intérieures (besoin de reconnaissance, d’être rassuré, esprit de calcul, peurs…). Elle doit aussi 

s’articuler avec celle des autres. Nous ne devons pas vivre enfermés dans des prisons 

intérieures.  

Rigidités et radicalismes sont très présents dans notre société. Dans les milieux politiques et 

religieux, les fondamentalismes et les intransigeances se manifestent et nous inquiètent. La 

radicalité idéologique gagne du terrain. La société moderne y tend presque naturellement : 

des manières de vivre proches du fanatisme s’y implantent, prennent de l’ampleur, comme 

une réaction passionnelle à la mollesse affective et au manque d’idéal de notre époque. De 

tels comportements sociaux ne sont pas ajustés. 

Les jeunes qui frappent à la porte de l’Eglise arrivent avec leur bagage culturel et affectif. Au 

XXIe siècle il est devenu rare de voir un jeune équilibré souhaiter entrer dans la vie de l’Eglise 

par sécurité : pour s’installer, trouver un lit et avoir la nourriture assurée, rencontrer des 

personnes avec lesquelles passer le temps, vivre un rythme de prière et bénéficier des activités 

pour s’occuper. 

Beaucoup sont habités par une soif d’absolu et, assez naturellement, vont vouloir se donner 

pleinement. Ils fuient la médiocrité d’un monde fade pour trouver le sel de l’Evangile. Est-ce 

que nous écoutons leur soif ? 

 Il est heureux de constater une réelle recherche d‘idéal. Aller à la racine d’une intuition 

spirituelle est un signe encourageant et sain. Car, sans idéal fort, mobilisateur, stimulant le 

présent et l’avenir, la vie risque de se laisser emporter par le courant : facilité, peur, ou paresse.  

Certes, dans notre société marquée par les extrêmes, le discernement est plus que jamais 

nécessaire. Le désir de radicalité, lorsqu’il n’est pas éclairé, peut glisser vers une forme de 

rigidité. Il arrive que la prise de conscience du riche patrimoine spirituel de l’Église — parfois 

peu mis en valeur ni vécu — suscite des réactions passionnées.  Ainsi, une quête sincère de 

profondeur, motivée par le besoin de sortir d’une une vie spirituelle plate et trop tranquille, 

peut malheureusement engendrer des frustrations. Si elles ne sont pas accompagnées, celles-

ci risquent de se transformer en attitudes rigides. Or, la rigidité est préoccupante : elle peut 

dériver et devenir sectaire. A la racine de la rigidité il y a toujours une souffrance.  

Or, il est difficile de confesser qu’on a choisi la rigidité. Ce choix signifie adopter une 

idéologie et, nous le savons, l’idéologie est sans cœur. Les personnes parleront plutôt de 

fidélité, d’authenticité, d’absolu... Dans la séquence de la messe de Pentecôte, nous trouvons 

cette sublime prière demandant à l’Esprit Saint : Flecte quod est rigidum, c’est-à-dire, 

« assouplis ce qui est rigide ». 



5 
 

Certainement, ces réactions de rigidité ne sont pas à négliger. Il serait facile de qualifier ces 

jeunes de « cathares » ou « puristes » et nous les mépriserions en restant droits dans nos 

bottes. Certes, leurs réactions ne sont pas ajustées mais elles nous provoquent sur notre propre 

style de vie.  

Il n’est pas rare de constater, avec une certaine tendresse, que des jeunes vont choisir le style 

de vie le plus radical. Ils visent la discipline la plus exigeante, serait-ce parfois pour prouver 

leur force intérieure ? « Je suis entré chez eux ou chez elles parce qu’ils sont vraiment top ! 

Ils ne rigolent pas, ils sont vrais ! ». Dans leur choix, intervient aussi le style : un habit pauvre, 

les pieds nus, un voile ou la tête rasée, la barbe, l’absence d’argent, l’audace missionnaire, 

bref, il faut un look radical pour accompagner un choix radical. Ces choix attestent qu’ils ne 

veulent pas mener des vies banales et cela est très noble.   

S’ils réagissent ainsi c’est, peut-être, parce qu’ils ont trouvé dans la vie « classique » le 

contraire de leur quête. Recherchant la radicalité ils ont trouvé la banalité : des vies bien 

confortables où il ne manque rien, où tout est programmé, organisé. Ils ont rencontré des 

religieux aimables mais peu enclins à se laisser bousculer.  

La vocation n’est pas un sprint, mais un marathon. Elle nécessite de la durée, de la 

persévérance. Il ne faut pas enterrer les rêves des jeunes « Joseph » qui arrivent dans nos 

communautés (Cf. Gn 37,19). ils sont porteurs de fraîcheur et de force, nos aînés d’expérience 

et de patience. Certains récits bibliques nous rappellent que Dieu agit souvent de manière 

inattendue, en œuvrant par des voies nouvelles. Aujourd’hui encore, afin de nous libérer de 

nos rigidités, le Seigneur peut se manifester par l’intermédiaire de personnes que nous 

considérons comme « opposées à notre camp » — à l’image du prophète païen Balaam (cf. 

Nb 24,2-3) ou de Gamaliel (cf. Ac 5,34). Ce dernier exhorta ses pairs à faire preuve de 

prudence, à éviter toute forme de rigidité idéologique, de peur de se trouver en guerre contre 

Dieu (Cf. Ac 5,39). 

Une vocation doit être libre de toute rigidité et de toute idéologie. Elle doit être complètement 

libre pour accueillir l’amour et transmettre l’amour du Seigneur. Un cœur enchaîné ou agité 

ne peut aimer pleinement ni se donner, car il n’est pas libre. 

LA JOIE D’EXISTER 

Une vocation est un appel à aimer et à se donner. On ne choisit pas Dieu pour profiter de la 

vie mais pour donner la vie. 

Toute vocation doit réveiller la joie de croire et l’audace de la foi. 

La voie de la créativité spirituelle s’ouvre lorsque, face aux difficultés, on se laisse guider par 

le souffle de l’Esprit. Les personnes « sensées » verront les autres comme des « poètes », 

moins réalistes. Face aux difficultés de la vie spirituelle il est vital de se nourrir de l’Esprit de 

la résurrection. « Je suis venu pour que les hommes aient la vie et la vie en abondance (Jn 

10,10). Les esprits créatifs suivent le mouvement de la vie. Notre tradition spirituelle enseigne 

que, là où nous voyons des impasses, Dieu ouvre des passages. Devant la Mer Rouge le peuple 



6 
 

voit la mer s’ouvrir (Cf. Ex 14,21-22). Jésus dit à Lazare : « Sors dehors ». La peur de la mort 

ne doit pas paralyser. La foi ouvre à des vies nouvelles. Dans la vallée des ossements 

desséchés, le vent de l’Esprit est porteur de vie (Cf. Ez 37,5). Dans le combat pour la vie de 

l’enfant abandonné au bord du chemin, le Seigneur passe avec sa puissance de vie (Cf. Ez 

16,6). 

Le monde a soif. Les vocations répondent à cette soif de joie et de bonheur. Nous ne vivons 

pas dans un conte du genre Alice au pays des merveilles, mais notre vocation chrétienne nous 

pousse à donner le meilleur de nous-mêmes dans la vie sacerdotale, religieuse, monastique, 

ou familiale. 

Dans un temps comme le nôtre où la pauvreté de l’Eglise est si visible, rêver est capital. Ce 

n’est pas fuir la dure réalité, mais réveiller la créativité et l’audace. Lors d’une mission 

franciscaine à Lyon, nous avons trouvé un graffiti provocateur : « rêve ou crève ». Ce cri est 

une interpellation salutaire… 

Notre Eglise ne rêve pas – ou pas assez. Avons-nous un cœur et un esprit vieux ? Quand cette 

question est posée, les réactions sont souvent défensives : « Faut-il inventer pour inventer ? 

Faut-il favoriser des comportements fantaisistes ? Instaurer un régime bohème dans 

l’Eglise ? Privilégier le n’importe quoi ? » Quasiment, on oppose créativité et fidélité, 

responsabilité et audace, imagination et profondeur.  

L’Eglise porte un patrimoine lié à des hommes et des femmes qui ont rêvé et fait rêver. Dans 

l’architecture, les cathédrales, les œuvres d’art, la musique sacrée, le chant grégorien, la 

culture, les missions, s’exprime la sublime fécondité créatrice de l’Eglise, inscrite dans 

l’histoire. 

Dans le discours sur la montagne, Jésus ouvre une nouvelle perspective pour l’humanité. Il 

commence par les Béatitudes et poursuit : « vous avez entendu … eh bien !  Moi je vous 

dis … ». Par son « je vous dis », Il apporte la nouveauté à l’humanité. Loin d’un projet 

politique, il passe d’une vision de la vie à une autre. Jésus veut renouveler l’homme fatigué 

par la routine et l’ennui en lui ouvrant une vie nouvelle, différente, passionnante, pleine 

d’espérance. Sainte Thérèse d’Avila disait au moment de sa conversion : « J’avais l’âme 

fatiguée, elle est devenue passionnée. » 

Quand Jésus dit : « Aimez-vous les uns les autres », « Aimez vos ennemis », « Ne jugez pas, 

ne condamnez pas, donnez, soyez miséricordieux », il inaugure une manière nouvelle d’être 

avec les autres. Les disciples du Christ renoncent à la vengeance et la violence pour emprunter 

la voie de la bienveillance. Tous les saints au long de l’histoire, ont osé une vie différente, 

authentique et évangélique…. Dans leur radicalité ils ont fait preuve d’audace. En passant par 

la porte étroite, ils ouvrent une nouvelle perspective à de nombreux disciples. Les fondateurs, 

en particulier, ont attiré par leur style de vie et leurs réformes. Voulaient-ils avoir des 

photocopies à leur suite ? Certes pas, les saints incarnent clairement une vie pleinement 



7 
 

accomplie. La sainteté est ainsi une réponse aux existences fades. Elle réveille et mobilise les 

aspirations intérieures, donnant saveur à des vies parfois trop ternes. 

Notre vocation est d’aimer. Et pour aimer il faut se donner. Croire, c’est aimer et se donner. 

D’où la fécondité. La passion dans une mission, dans un rêve, crée des personnes différentes, 

habitées, appelantes. Matthieu est sorti de son bureau pour suivre Jésus. Il s’est levé, a tout 

laissé et a commencé une nouvelle étape de sa vie : Jésus l’a fait bouger et sortir de lui-même. 

La force de Jésus a touché sa vie. Imaginez des consacrés fatigués, sans désir, sans rêve. Ils 

seront sans doute respectés, mais ne vivifieront pas la mission de l’Eglise. 

Si nous aspirons à un ciel nouveau, une terre nouvelle et une Eglise renouvelée, nos 

discernements doivent se projeter au-delà des évidences. Il est capital, pour les hommes et 

pour l’Eglise, de sortir de nos zones de confort. La mission exige de l’imagination. Notre 

Mère Eglise, bien qu’âgée, porte en elle une vitalité puissante. Nous avons hérité de structures 

matérielles et organisationnelles issues du passé mais il ne faut pas que leur gestion, dans un 

monde sécularisé, asphyxie le rêve et la fraîcheur d’une Eglise jeune, créative et imaginative. 

Toute vocation est un appel à la vie. En recevant l’Esprit Saint pour sortir des cénacles qui 

nous enferment, elle engendre des vies nouvelles. 

Jésus nous a laissé sa joie pour que nous puissions la répandre dans le monde. Notre mission 

ne se limite pas à une série d’actions. Nous ne sommes pas des « commerciaux du sacré ». Si 

notre mission n’est pas animée par une âme évangélique, elle sera une performance 

professionnelle parmi tant d’autres. Le monde attend des témoins de l’Evangile incarnant 

l’amour du Seigneur et capables de dire aux autres : « ta vie est une joie, merci d’exister » ! 

Ou encore, « ton existence est une bénédiction » ! 

Notre vocation peut renouveler la vie d’autrui si elle s’inscrit dans une logique de bénédiction. 

Sans naïveté et sans artifices, il nous faut répandre le mouvement de la bénédiction autour de 

nous. Elle ne se réduit pas à un geste liturgique. Elle est projet de vie et de bonheur pour les 

croyants comme pour les chercheurs de sens, dans un monde se réveillant de l’hibernation 

spirituelle. 

Alors, découvrez votre vocation. Ecoutez l’Esprit de Dieu et les guides qui peuvent vous 

orienter. Ne cédez pas au messianisme naïf. Libérez votre capacité d’aimer et apportez le sel 

à notre terre. L’avenir vous appartient. Répondez à votre vocation pour donner une âme à 

notre monde. 


